
 

 

25 CENDEKIA AL MANNAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan 

CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 25-37. 

Kajian Filosofis Pendidikan Pluralisme Perspektif 

Abdurrahman Wahid (Gusdur) 
 

Aldo Krisdianto[1] 

[1]STAI Al Mannan 

 Tulungagung 

aldokrisdianto@staialmannan.ac.id  

 

Abstrak 

 

Indonesia memiliki keanekaragaman budaya, adat, kultur, bahasa, agama, suku, dan hayati. 

Perbedaan tersebut dapat melahirkan pemahaman pentingnya sikap toleransi satu sama lain atau 

perbedaan dan keragaman ini pula yang rawan terjadinya konflik. Keragaman dan perbedaan inilah 

yang dikenal dengan pluralisme. Salah satu cara meminimalisir konflik perbedaan dan pemahaman 

adalah melalui pendidikan pluralisme. Konsep pendidikan pluralisme ini menjaga kebersamaan dan 

toleransi, fokusnya pada integrasi peserta didik tanpa memandang latar belakang dan budaya 

sehingga diharapkan aktivitas pendidikan menjadi harmonis dan penuh kebersamaan. Abdurrahman 

Wahid atau Gusdur merupakan salah satu tokoh pluralis di Indonesia. Tujuan penelitian ini untuk 

mengetahui pandangan filosofis Abdurrahman Wahid mengenai pendidikan pluralisme. Jenis 

penelitian ini berupa studi kepustakaan dengan sumber data berupa referensi-referensi yang 

mendukung penelitian ini. Teknik pengumpulan data menggunakan dokumentasi. Analisis data 

dilakukan dengan menganalisis isi dan pemikiran Gusdur mengenai konsep pluralisme. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa pendidikan pluralisme menurut Gusdur selaras dengan tujuan 

pendidikan Islam. selain itu, Gusdur menginginkan pendidikan berkonsep “Religious 

Multiculturalism Based Education” yakni membimbing peserta didik mengembangkan potensinya 

sehingga menjadi manusia yang sesuai kodratnya sebagai khalifah di muka bumi. 

 

Kata Kunci:  Pendidikan, Pluralisme, Gusdur. 

 

Abstract 
 
Indonesia has a diversity of cultures, customs, cultures, languages, religions, tribes, and biological. 
These differences can give birth to an understanding of the importance of tolerance for one another, 
or these differences and diversity are also prone to conflict. This diversity and difference is what is 
known as pluralism. One way to minimize conflicts of difference and understanding is through 
pluralism education. The concept of pluralism education is to maintain togetherness and tolerance, 
the focus is on the integration of learners regardless of background and culture so that educational 
activities are expected to be harmonious and full of togetherness. Abdurrahman Wahid or Gusdur is 
one of the pluralist figures in Indonesia. The purpose of this research is to find out Abdurrahman 
Wahid's philosophical opinion about pluralism education. This type of research is a literature study 
with data sources in the form of references that support it. Data collection techniques using 
documentation. Data analysis is done by analyzing the contents and thoughts of Gusdur on the 
concept of pluralism. The results showed that pluralism education, according to Gusdur, is in line 
with the goals of Islamic education. in addition, Gusdur wants education with the concept of 
“Religious Multiculturalism Based Education”, namely guiding students to develop their potential 
so that they become human beings according to their nature as caliphs on Earth. 
 
Keyword: Education, Pluralism, Gusdur 
 

1. PENDAHULUAN  

Indonesia, negara terbesar se-Asia Tenggara, negara yang mempunyai 

keanekaragaman budaya, adat istiadat, bahasa, agama, suku, dan hayati. Indonesia 

memiliki kurang lebih sekitar 17 ribu pulau. Secara geografis, Indonesia membentang dari 

Sabang, tempat paling ujung utara dan barat, kemudian membentang hingga Merauke, 

wilayah paling ujung timur. Bentangan wilayahnya luas yang menampilkan berakam suku, 

tradisi, dan kepercayaan. 

mailto:aldokrisdianto@staialmannan.ac.id


 

 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 25-37. 

26 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan 

Perbedaan yang dimiliki ini kemudian menjadikan Indonesia yang kaya budaya. 

Keberagaman ini juga menjadi daya tarik dan minat bagi wisatawan. Tidak banyak negara-

negara di dunia yang memiliki keragaman suku dan budaya. Hal ini tentunya menjadi 

salah satu kebanggan kita menjadi warga negara Indonesia. Perbedaan ini juga yang 

melahirkan pemahaman saling menghormati dan menghargai antar manusia meskipun 

perbedaan budaya dan keyakinan. Keragaman dan perbedaan inilah yang dikenal dengan 

pluralis. 

Pluralisme sebagai aliran filsafat yang menggap bahwa dunia ini diisi oleh berbagai 

macam substansi dan banyak unsur. Pluralisme merupakan prinsip atau filosofi yang 

menghargai keberaaman dalam masyarakat. Menghargai disini termasuk menghargai 

terhadap perbedaan agama, budaya, bahasa, etnis, suku, dan keyakinan tanpa adanya 

diskriminasi. Pluralisme mengacu pada keragaman budaya, agama dan suku yang hidup 

harmoni dan dalam satu kesatuan, menghormati perbedaan, toleransi, kerukunan antar 

kelompok, yang itu menjadi landasan dalam hidup damai di tengah-tengah perbedaan1 

Dalam hal agama, ada beberapa agama yang diakui oleh Indonesia, diantaranya 

Islam, Kristen Protestan, Katolik, Hindu, Budha, dan Konghuchu. Keragaman agama ini 

merupakan hal yang unik, namun juga bisa menjadi konflik, ketegangan, dan kekerasan, 

ketika dimanfaatkan oleh kelompok tertentu demi kepentingan pribadi. Keberagaman yang 

ada pada Indonesia ini menghendaki pengelolan yang baik sehingga konflik tidak terjadi. 

Konflik yang paling rentan ini adalah karena perbedaan keyakinan/agama. Keragaman ini 

selain menjadi kekayaan tetapi juga menjadi bumerang. Keragaman yang tidak disikapi 

dengan baik dapat menjadikan hal tersebut konflik. Ini sebagai dampak negatif negara 

pluralis.2 

Salah satu cara untuk meminimalisir dan mencegah konflik ini adalah melalui 

pendidikan.3 Pendidikan merupakan usaha sadar, terencana, dan sistematis yang dilakukan 

oleh pendidik kepada peserta didik untuk mencapai proses kedewasaan fisik, psikologis, 

emosi, sosial, ekonomi, moral, spiritual, dan sebagainya.4 Melalui proses pendidikan, 

manusia akan belajar mengerti dan memahami satu sama lain bahwa mereka memiliki 

keberagaman di sekitarnya sehingga menuntut setiap individu untuk saling menghormati 

dan menghargai.  

Konsep pluralisme dalam pendidikan dikenal dengan pendidikan inklusif. Pendidikan 

inklusif ini menekankan konsep sekolah, kelas, dan struktur kurikulum yang dirancang 

untuk semua anak tanpa membeda-bedakan dapat mengikuti pembelajaran.5 Keberadaan 

konsep baru di dunia pendidikan diperlukan dalam rangka menjaga kebersamaan dan 

toleransi demi keutuhan bersama, lebih fokus pada penggabungan peserta didik yang tidak 

memandang latar belakang dan budaya sehingga aktivitas pendidikan menjadi harmonis 

dan penuh kebersamaan. 

                                                           
1 Nova Firman Setiadi et al., “Islam Dan Pluralisme Di Indonesia,” Minaret Journal of Religious 
Studies 1, no. 1 (2023): 18–31. h. 24-25. 
2 Jazirotu Zamzam and Mahasin Haikal, “Epistemologi Pluralistik Pendidikan Agama Islam 

Perspektif Abdurrahman Wahid,” Yupa: Historical Studies Journal 7, no. 1 (2023): 61–72. h. 61. 
3 Hasruddin Dute, “Islam Dan Pluralisme Pendidikan Agama,” Al-Riwayah : Jurnal Kependidikan 13, 

no. 2 (2021): 301–16. h. 302-303. 
4 Noor Amirudin, Filsafat Pendidikan Islam (Gresik: Caremedia Communication, 2018). h. 56-57. 
5 Septy Nurfadhillah, Pengembangan Pendidikan Inklusif (Sukabumi: CV Jejak, 2018). h. 9. 



 

 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 25-37. 

27 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan 

Abdurrahman Wahid atau dikenal dengan panggilan Gusdur sebagai seorang yang 

pluralis, memberikan suatu pernyataan. Menurut Gusdur, pluralisme adalah prinsip yang 

mengakui dan menghargai keragaman identitas, termasuk identitas ras, agama, budaya, dan 

suku. Meskipun demikian, pluralisme tidak menginginkan adanya persamaan di antara 

semua agama. Pluralisme sebenarnya tidak menyebabkan konflik, tetapi membantu 

manusia bersyukur atas nikmat Tuhan. Hal ini membantu kita bertoleransi dan hidup 

harmonis dalam kehidupan sosial, nasional, dan negara kita.6 

 

2. METODE PENELITIAN 

Jenis penelitian ini merupakan studi kepustakaan. Sumber data terdiri dari sumber 

data primer dan sumber data sekunder. Sumber data yang diambil dari referensi-referensi 

lainnya yang relevan dan mendukung. Teknik pengumpulan data menggunakan metode 

dokumentasi dengan cara menelusuri berbagai macam literatur-literatur yang 

berhubungan dengan pendidikan pluralisme menurut Abdurrahaman Wahid (Gusdur). 

Analisis data dilakukan dengan menganalisis isi dari pemikiran Abdurrahman Wahid 

mengenai pendidikan pluralisme. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pendidikan Pluralisme 

 

"Pluralisme" berasal dari kata latin "plures", yang berarti "beberapa", atau beberapa 

perbedaan. Pluralisme dalam bahasa Inggris berasal dari kata dasar "pluralism", yang 

berarti kemajemukan dan keragaman. Pluralisme mengatakan bahwa realitas terdiri dari 

banyak hal yang berbeda dari satu atau dua hal. Menurut pluralisme, semuanya itu benar.  

Anaxagoras dan Empedocles, tokoh Yunani Kuno yang beraliran pluralisme 

mengatakan bahwa substansi yang ada di dunia ini terdiri dari empat unsur: tanah, air, api, 

dan udara. Bahkan manusia ini tidak hanya terdiri dari jiwa dan raga, tubuh jasmani, dan 

rohani, tetapi juga terdiri dari elemen api, udara, tanah, dan air, yang merupakan komponen 

penting dari segala wujud.7 

Menurut pluralisme, berbagai macam bentuk adalah kenyataan. Pluralisme mengakui 

keseluruhan dan semua bentuknya yang semuanya itu nyata. Menurut pluralisme, 

kenyataan terdiri dari unit-unit yang berbeda yang tidak memiliki hubungan antara satu 

sama lain dan jamak dan beraneka ragam. Bentuk-bentuk yang diungkapkan dalam 

pluralisme itu lebih condong kepada perbedaan. Pluralisme memberikan penghargaan yang 

tinggi terhadap keanekaragman atau perbedaan dan menentang keras adanya keseragaman 

dan kesamaan. Pluralisme menganggap jika perbedaan dan keanekaragaman adalah sebuah 

keniscayaan.8 

Menurut William James, tidak ada kebenaran yang abadi, universal, atau mutlak. 

Segala yang kita anggap benar tentang kemajuan pengalaman kita yang sejatinya 

senantiasa berubah. Karena dalam praktiknya, pengalaman dapat mengubah apa yang kita 

anggap benar. Oleh karena itu, tiada kebenaran yang mutlak, yang ada hanyalah kebenaran-

                                                           
6 Muhammad Japar, Pluralisme Dan Pendidikan Multikultural (Surabaya: CV Jakad Media 

Publishing, 2022). h. 9. 
7 Ahmad Sulthon, Filsafat Pendidikan Islam (Semarang: Qahar Publisher, 2020). h. 9. 
8 Mahfud Junaedi, Paradigma Baru Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Kencana, 2017). h. 50. 



 

 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 25-37. 

28 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan 

kebenaran. Kebenaran-kebenaran yaitu apa yang benar dalam pengalaman-pengalaman 

yang khusus, yang setiap kali dapat diubah oleh pengalaman berikutnya.9 

Pandangan pluralisme menekankan aspek kemajuan elemen. Akibatnya, tidak ada 

kebenaran mutlak yang dapat diterima sebagai hukum universal. Pengalaman selalu 

berubah. Apa yang dianggap benar pada titik tertentu dapat dikoreksi dengan pengalaman 

lain yang terjadi pada titik waktu yang berbeda. Dialektika antara akal dan kenyataan 

menentukan kebenaran. Oleh karena itu, setiap pernyataan akan dianggap sah sejauh dapat 

diukur dan divalidasi.  

Sangat jelas bahwa perspektif pluralisme berdampak pada ilmu pengetahuan karena 

menekankan prinsip empirisme logis, yang menganggap ilmu pengetahuan sebagai suatu 

ilmu yang benar dan sah berdasarkan pengalaman empiris dan nilai logisannya. Pluralisme 

juga berkeyakinan bahwa tidak ada cara untuk menyatakan satu kebenaran atau kebenaran 

mana yang paling mutlak. Di lain pihak, kebenaran itu juga digunakan sebagai doktrin 

bahwa tidak ada satu pun perspektif yang benar, atau sebaliknya semua perspektif pada 

akhirnya semua benar.10 

Dalam perspektif lain, pluralisme didefinisikan sebagai keseimbangan hidup yang 

harmonis antara sesama pemeluk agama tanpa konflik, kerukunan beragama adalah 

prakteknya. Pluralisme adalah upaya yang dilakukan guna membangun kesadaran normatif 

teologis dan sosial dalam masyarakat yang berbagai macam latar belakang. Tidak hanya 

konsep teologis, pluralisme juga merupakan konsep sosiologis. Pluralisme tidak hanya 

mengakui dan menerima bahwa kita hidup di lingkungan masyarakat plural tetapi juga 

harus disertai dengan keyakinan tulus untuk menerima realitas sebagai nilai yang baik.11 

Pluralisme mengakui bahwa terdapat banyak cara yang berbeda untuk mendapatkan 

pengetahuan yang benar, dan setiap cara harus diakui sebagai cara yang layak untuk 

memperoleh pengetahuan. Pluralisme dalam konteks keberagaman Indonesia dapat 

memberikan tempat bagi berbagai tradisi, budaya, dan perspektif yang berbeda untuk diakui 

dan dihargai dalam proses menemukan jawaban dan menciptakan pengetahuan baru. 

Menghargai keberagaman membantu menghormati keberagaman dan memperkuat 

hubungan sosial di antara masyarakat yang berbeda-beda.12 

Mengembangkan pendidikan yang inklusif dan menghargai perbedaan dapat dibantu 

melalui pluralisme. Menyediakan ruang bagi berbagai perspektif dan tradisi untuk diakui 

dan dihargai dalam proses belajar serta mengajarkan peserta didik untuk menghargai dan 

memahami keberagaman budaya dan perspektif yang ada di sekitar mereka akan 

memungkinkan hal ini dicapai. Pluralisme dapat membantu masyarakat menjadi lebih 

inklusif dan toleran terhadap perbedaan. Ini juga dapat membantu peserta didik 

mengembangkan pengetahuan yang lebih luas dan beragam. Dengan menghargai satu sama 

lain, peserta didik dapat memahami bahwa tidak ada satu cara yang benar untuk memahami 

dan mempraktekkan agama dan kebudayaan. Oleh karena itu, setiap metode yang sah harus 

diakui dan dihargai. Akidah dan ibadah yang telah ditetapkan oleh Al-Qur'an dan hadis 

merupakan kekuatan abadi Islam yang tidak boleh ditawar dan diutak-atik.13 

                                                           
9 Nunu Burhanuddin, Filsafat Ilmu (Jakarta: Prenadamedia Group, 2018). h. 55. 
10 Welhandri Azwar and Muliono, Cara Mudah Memahami Filsafat Ilmu (Jakarta: Prenadamedia 

Group, 2021). h. 110-111. 
11 Alvi Nur Azizah, “Pluralisme Pada Interaksi Sosial Siswa Muslim Dan Siswa Non Muslim Di 

Sekolah Dasar,” ALFIHRIS: Jurnal Inspirasi Pendidikan 1, no. 2 (2023): 229–36. h. 230. 
12 Zamzam and Haikal, “Epistemologi Pluralistik Pendidikan Agama Islam Perspektif Abdurrahman 

Wahid.”… h. 66-67. 
13 Zamzam and Haikal.... h. 67. 



 

 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 25-37. 

29 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan 

Konsep pendidikan pluralisme mengacu pada pengajaran keragaman keagamaan dan 

kebudayaan sebagai tanggapan terhadap perkembangan demografis dan kebudayaan 

lingkungan masyarakat yang dianggap beragam dan majemuk. Pluralisme dalam 

pendidikan harus dapat merespon terhadap perkembangan keragaman peserta didik di 

sekolah.14 

Pendidikan pluralisme ini bertujuan untuk mengantarkan peserta didik dapat melihat 

keberagaman sebagai kekayaan bangsa yang harus dilindungi, dijaga, dan dilestarikan. 

Selain itu, pendidikan pluralisme ini diharapkan akan mendorong peserta didik untuk 

menanamkan sikap damai dan mampu menghindarkan maupun mengatasi konflik yang bisa 

saja terjadi. Dasar dari pendidikan pluralisme ini merupakan membangun sikap toleransi, 

empati, simpati, solidaritas sosial.15 

Tujuan pendidikan pluralisme adalah memperoleh titik temu yang mungkin saja secara 

ajaran memiliki persamaan oleh masing-masing agama. Setiap agama pasti menginginkan 

sisi ideal, dan inilah yang dibangga-banggakan oleh setiap penganut agama dan menjadikan 

mereka tetap bertahan dengan keimanan memeluk agamanya masing-masing. Jadi, dalam 

pendidikan pluralisme ini, kita harus selalu merendahkan diri saat membandingkan konsep 

ideal agama lain.16 

Beberapa model pendidikan pluralisme yang dapat diterapkan dalam mengembangkan 

kurikulum, diantaranya model dikotomi, model mekanisme, dan model sistemik. Model 

dikotomi memandang kehidupan dengan sederhana. Segalanya hanya dipandang dari dua 

sisi. Ada pria wanita, ada benar salah, ada pendidikan agama dan tidak ada pendidikan 

agama. Pandangan seperti ini akan berdampak pada pengembangan ukhrawi saja, 

sedangkan pendidikan yang sifatnya duniawi tidaklah penting. Model seperti ini 

berkembang eksis pada periode abad pertengahan Islam. 

Model mekanisme memandang kehidupan berbagai aspek dan pendidikan dipandang 

sebagai penanaman dan pengembangan nilai-nilai kehidupan. Model ini dikembangkan pada 

sekolah-sekolah umum yang mengajarkan pelajaran umum dan pelajaran agama. Model 

sistemik didefinisikan sebagai aktivitas yang terdiri dari bagian-bagian yang bekerja sama 

untuk mencapai tujuan tertentu. Baik sekolah swasta berbasis Islam unggulan maupun 

madrasah umum dapat menggunakan model ini.17 

Keyakinan bahwa perbedaan adalah kekuatan yang ditanamkan dalam pendidikan 

pluralisme. Sikap toleran terhadap perbedaan dapat dihargai. Sekolah bertanggung jawab 

untuk menyatukan siswa dari berbagai agama dan budaya serta membangun komunitas 

yang berbagi nilai. Hal ini sangat penting dalam masyarakat plural di mana orang dari 

berbagai budaya mungkin bertentangan satu sama lain, tetapi mereka diharapkan hidup 

berdampingan dan harmonis dalam lingkungan yang sama.18 

Guru harus menanamkan kerangka berpikir yang masih keliru pada siswa mereka 

karena pluralisme berfungsi sebagai jembatan untuk mengurangi dan mengakhiri 

perselisihan. Guru memiliki tanggung jawab untuk menciptakan kerukunan dalam 

kelompok yang memiliki perbedaan agama dan budaya. Ini dapat dicapai oleh guru dengan 

membuat program pembelajaran yang memberikan pemahaman dan pertanyaan kepada 

                                                           
14 Dian Kurnia, “Model Pendidikan Islam Berbasis Pluralisme,” At-Tazakki 5, no. 1 (2022): 163–72. h. 

167. 
15 Kurnia.... h. 166. 
16 Kurnia.... h. 170. 
17 Kurnia.... h. 170-171. 
18 Alvi Nur Azizah, “Pluralisme Pada Interaksi Sosial Siswa Muslim Dan Siswa Non Muslim Di 

Sekolah Dasar.”… h. 233-234. 



 

 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 25-37. 

30 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan 

siswa tentang apa arti pluralisme.19 Pendidikan multikultural mengajarkan orang untuk 

belajar hidup dengan perbedaan, percaya satu sama lain, memahami satu sama lain, 

menghargai satu sama lain, berpikir secara terbuka, menghargai budaya dan budaya lain, 

dan menghargai perbedaan.20 

Biografi Abdurrahman Wahid (Gusdur) 

Abdurrahman Wahid yang kerap dipanggil Gusdur lahir di Denanyar, Jombang, 7 

September 1940. Beliau anak sulung dari enam bersaudara dan ayahnya KH. Hasyim Asyari, 

pendiri Nahdatul Ulama. Ayahnya, KH. Hasyim Asyari pernah menjabat sebagai menteri 

agama, sementara ibunya, Hj Sholehah, merupakan putri dari KH, Bisri Syamsuri, pendiri 

pondok pesantren Denanyar, Jombang.21 Gus Dur memulai pendidikannya di Jakarta, 

dimulai dari Sekolah Dasar hingga lulus tahun 1953. Kemudian beliau masuk Sekolah 

Menengah Ekonomi Pertama. Gusdur melakukan perjalanan berpindah-pindah pondok 

pesantren yang berada di luar pengaruh NU dan aliran pesantren tradisional. Tahun 1954, 

karena tidak naik kelas, ibunya yang janda mengirimnya ke Yogyakarta untuk melanjutkan 

sekolah menengah pertamanya. Kemampuan bahasa inggris Gusdur mendapatkan bantuan 

dari Sumatri, salah satu guru yang merupakan anggota Partai Komunis. Di Yogyakarta, Gus 

Dur tinggal di rumah Kyai Juanidi, sahabat ayahnya dan anggota Majelis Tarjih 

Muhammadiyah. Dia mendapatkan penaganab Islam yang baru khas Muhammadiyah yang 

lebih terbuka dengan pengetahuan umum. Selain itu, untuk melengkapi pendidikannya, ia 

juga belajar di pesantren Al-Munawir tiga kali seminggu. Pesantren ini terletak di Krapyak, 

di luar kota Yogyakarta.22 

Tahun 1957, Gusdur menyelesaikan Sekolah Menengah Ekonomi Pertama di 

Yogyakarta, kemudian Gus Dur tertarik dengan pendidikan pesantren. Beliau belajar di 

pesantren Tegalrejo, Magelang dibawah bimbingan Kyai Khudori, beliau mulai mengenal 

ritual sufistik dan mistik. Dengan bimbingan Kyai Khudori, beliau juga memulai perjalan 

ziarah ke makam wali-wali. Pengalaman Gusdur berpindah-pindah pesantren tersebut 

mengembangkan pemikirannya tentang agama dan masyarakat.23 

Tahun 1963, Gusdur menuju ke Kairo untuk melanjutkan studinya di universitas Al-

Azhar setelah mendapat beasiswa dari menteri agama. Walaupun tidak memiliki ijazah dari 

pesantren, padahal beliau telah lulus dari berbagai studi pesantren, tetapi Gusdur tetap 

harus ikut kelas khusus untuk mengetahui kemampuan bahasa arabnya. Di sana, Gusdur 

lebih banyak menghabiskan waktunya membaca buku di toko buku, perpustakaan 

universitas, perpustakaan kota hingga Pusat Informasi Amerika Serikat (USIS). Gusdur 

sangat tertarik dengan sastra arab, filsafat dan teori pemikiran Emile Durkheim. 

Tahun 1966, Gusdur melanjutkan studinya ke universitas Baghdad, Irak hingga tahu 

1970. Di sana, Gusdur mengalami pengalaman yang berbeda. Dibandingkan dengan Mesir, 

lingkungan Irak lebih dinamis karena kemajuan pengetahuan. Gus Dur sangat terlibat 

dalam proses belajar karena hal itu. Dalam kehidupan pertamanya di Irak, Gus Dur juga 

menjalin hubungan dengan Ramin, seorang Yahudi dari Irak. Gus Dur dan Ramin sering 

bertemu untuk berbicara tentang agama, filsafat, dan politik. Gusdur belajar tentang 

                                                           
19 Alvi Nur Azizah.... h. 234. 
20 Moch Shohib, “Substansi Pendidikan Multikultural Perspektif Gus Dur,” Jurnal Pendidikan Agama 
Islam 4, no. 1 (2020): 75–87. h. 79. 
21 Asripa, Devy Habibi Muhammad, and Ari Susandi, “Pluralisme Dalam Perspektif Pemkiran Gus 

Dur Dan Nurcholis Madjid,” Falasifa 12, no. 2 (2021): 75–90. h. 78. 
22 Asripa, Muhammad, and Susandi.... h. 79. 
23 Asripa, Muhammad, and Susandi.... h. 79. 



 

 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 25-37. 

31 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan 

Yudaisme dan belajar tentang kesengsaraan kaum minoritas yang tidak diakui dan disiksa 

oleh kaum mayoritas. Persahabatannya dengan Ramin, seorang Yahudi, membentuk 

pemikirannya tentang pluralisme.24 

Tahun 1970, setelah menyelesaikan sekolahnya, Gusdur memutuskan untuk 

melanjutkan studinya di universitas Leiden, Belanda. Karena ijazah dari universitas 

Baghdad kurang diakui di Eropa, kemudian beliau tinggal sementara di Eropa. Kesempatan 

itu dimanfaatkan untuk memahami langsung sifat masyarakat Eropa, terutama Belanda, 

Jerman, dan Prancis. Setelah 6 bulan, Gusdur mengikuti seleksi masuk jurusan kajian Islam 

klasik di universitas Kohln dan universitas Sorbone di Jerman, namun gagal terkendala 

bahasa karena prasyaratnya harus menguasai bahasa Hebraw, Yunani dan Latin.  

Gusdur kemudian bekerja di salah satu tempat tinggal milik Tionghoa di Jerman. Di 

waktu luangnya, Gusdur juga mengikuti seminar-seminar universitas Eropa. 

Keikutsertaannya pada seminar-seminar ini membuka pintu interaksi dan diskusi dengan 

orang-orang Eropa, kemudian hal tersebut mempengaruhi pemikirannya mengenai 

pluralisme. Ditambah lagi, Gusdur bekerja di tempat tinggal milik Tionghoa yang membuat 

kehidupan Gusdur lebih beragam dari segi budaya, agama, dan adat istiadat.25 

Tahun 1971, Gusdur pulang ke Indonesia kemudian mengajar di Fakultas Ushuluddin 

Universitas Tebuireng, Jombang. Tiga tahun kemudian menjadi sekertaris pesantren 

Tebuireng. Gusdur sangat aktif menulis yang dituangkan pemikirannya sehingga banyak 

mendapatkan perhatian masyarakat. Saat berada di Jakarta, beliau sering bergabung dalam 

kegiatan form akademik dalam kelompok-kelompok kajian.26 

Kajian Filosofis Pendidikan Pluralisme Menurut Abdurrahman Wahid (Gusdur) 

Pandangan Gusdur tentang pluralisme tidak muncul secara spontan. Pengalaman 

hidup Gusdur dan bantuan yang diterima dari ayahnya mendorongnya untuk mengenal lebih 

jauh tentang keberagaman daripada hanya berfokus pada komunitas pesantren yang 

homogen. Dengan menggabungkan pemikiran Islam Timur Tengah dan liberalisme Eropa, 

Gusdur dapat mengembangkan pemikiran Ahlu Sunnah Wal Jama'ah khas pesantren dan 

menerapkannya dalam kehidupan masyarakat. Selain itu, pemikiran-pemikiran tersebut 

berdampak pada kepribadian Gusdur, yang menjadikannya lebih santai dan tidak kaku saat 

memahami dan menyelesaikan masalah modern. 

Menurut Gusdur, pendidikan yang pluralis mempunyai tujuan yang serupa dengan 

tujuan pendidikan Islam yakni menjadikan manusia, umat yang bertakwa; 

mengantarkannya menjadi khalifah yang memberi kemakmuran bumi, dan mendapatkan 

kesejahteraan dan kebahagiaan di dunia dan akhirat. Hal tersebut bisa dicapai dengan 

menciptakan perdamaian, memunculkan sikap pengertian dan saling memiliki sikap ikhlas 

dan tulus kepada umat yang berbeda agama. Pendidikan pluralisme harus membentuk 

masyarakat yang mengakui perbedaan, menjalin kerjasama meskipun berbeda keyakinan.27 

Sebagai sumber utama pendidikan Islam, Al-Qur'an dan hadis tidak lepas dari tugas 

manusia untuk menerjemahkan kerangka universal Al-Qur'an. Untuk menyatukan umat 

yang berbeda-beda dan terus mendukung kaum minoritas, Gusdur berusaha mengubah 

                                                           
24 Nadif Hanan Narendra, Hieronymus Purwanta, and Nur Fatah Abidin, “Perkembangan Pemikiran 

Pluralisme Gus Dur (1971-2001),” Criksetra: Jurnal Pendidikan Sejarah 11, no. 2 (2022): 97–112. h. 

102-103. 
25 Narendra, Purwanta, and Abidin.... h. 104. 
26 Asripa, Muhammad, and Susandi, “Pluralisme Dalam Perspektif Pemkiran Gus Dur Dan Nurcholis 

Madjid.”… h. 80. 
27 Faisol, Gus Dur Dan Pendidikan Islam (Sleman: Ar-Ruzz Media, 2014). h. 75-76. 



 

 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 25-37. 

32 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan 

paradigma Islam klasik menjadi paradigma Islam modern. Pesantren, sebagai lembaga 

pendidikan Islam yang berfungsi sebagai wahana pertarungan moral dan budaya, tidak 

dapat dilepaskan dari pendidikan Islam. Gusdur percaya bahwa pendidikan Islam harus 

menggabungkan elemen tradisional dan modern. Gusdur selalu berusaha mempertahankan 

Islam klasik dengan baik, tetapi dia juga melihat ke depan dan mengambil ide-ide Barat 

modern yang sangat relevan dengan Islam. Perpaduan ini menghasilkan neomodernisme.28 

Gusdur mempertahankan kerangka berpikir tentang nilai-nilai kemanusiaan untuk 

menegakkan keadilan, dan dia sering mengkritik dinamika pendidikan yang cenderung 

formalis dan kurang menghargai pendidikan pesantren. Gusdur juga mengusulkan 

transformasi sistem pendidikan nasional melalui penerapan pendidikan berbasis 

masyarakat. Pendidikan tentang nilai dan etika diabaikan. Setiap jenis pendidikan dan 

kemampuan untuk berjuang untuk masyarakat harus dihargai untuk pendidikan berbasis 

masyarakat.29 

Pluralisme itu bertindak dan berpikir. Maksudnya, baik dalam tindakan maupun cara 

berpikir adalah bagian dari konsep pluralisme. Dengan kata lain, pluralisme bertindak 

berarti bahwa seseorang tidak boleh membatasi interaksinya dengan orang lain, terlepas 

dari keyakinan mereka yang berbeda. Selain itu, pluralisme dalam berpikir berarti bersedia 

untuk menerima atau menerima perspektif orang lain.30 

Gusdur ingin konsep "Pendidikan Berbasis Religius Multiculturalism". Konsep ini 

berasal dari keyakinan keagamaan dan bertujuan untuk membimbing siswa menjadi 

individu yang sehat, mandiri, dan bebas dari penindasan. Dengan menganggap heterogenitas 

sebagai komponen penting dari pendidikan itu sendiri, Gusdur tidak menolak kemungkinan 

perbedaan dapat dilanjutkan dalam konsep yang jelas.31 

Gusdur mengatakan bahwa pendidikan Islam memiliki banyak model pendidikan, 

termasuk sekolah, madrasah, pesantren, dan TPQ, antara lain. Pendidikan Islam memiliki 

nilai yang membedakan dengan pendidikan lainnya. Nilai-nilai ini dapat dimanifestasikan 

di setiap lembaga. Namun, prinsip-prinsip keislaman diajarkan lebih banyak di luar lembaga 

tersebut. Gusdur mengajarkan bahwa kemulian seorang muslim tidak hanya terletak pada 

kesadaran akan keagungan ajaran agama mereka, tetapi juga pada kepedulian dan 

penghargaan terhadap orang lain yang memiliki keyakinan yang berbeda dengan kita. 

Kurikulum harus berkembang sesuai kondisi zaman dan menggunakan pendekatan 

demokratis dan dialogis antara peserta didik dan guru. Hal tersebut akan timbul 

pembelajaran aktif yang mampu mempermudah dan meningkatkan kemampuan peserta 

didik untuk berpikir kritis. Untuk itu, kurikulum perlu diharmonisasikan sesuai konteks 

zaman dan keberagaman masyarakat di sekitarnya. Selain itu, harus ada standarisasi 

kurikulum di berbagai lembaga pendidikan sehingga adanya kurikulum bauk yang menjadi 

standar pengembangan progam lembaga pendidikan akan bernilai untuk pemberdayaan 

fungsi kemasyarakatan.32 

Pendidikan pembebasan merupakan pendidikan yang membebaskan manusia dari 

belenggu tradisional yang kemudian ingin diubah melalui pemikiran kritis yang diciptakan 

oleh masyarakat Barat Modern. Pendidikan pembebasan mewakili kemerdekaan manusia. 

                                                           
28 Faisol.... h. 82. 
29 Faisol.... h. 83. 
30 Kurnia, “Model Pendidikan Islam Berbasis Pluralisme.”… h. 170. 
31 Oktaviani Bella Kurniawati and Mahbub Junaidi, “Konsep Pendidikan Islam Perspektif KH. 

Abdurrahman Wahid,” Dar El Ilmi: Jurnal Keagamaan, Pendidikan Dan Humaniora 10, no. 1 (2023): 

135–47. h. 141. 
32 Kurniawati and Junaidi.... h. 142. 



 

 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 25-37. 

33 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan 

Pilihannya untuk mengembangkan potensinya yang beragam dari berbagai budaya dan 

keyakinan menunjukkan kemerdekaan. Peserta didik kemudian akan memahami bahwa 

nilai-nilai humanisme harus dihargai dan diterima. Pendidikan berarti tidak hanya 

mengikuti apa yang diajarkan, tetapi juga membangun gaya hidup yang membantu siswa 

berkembang lebih baik.33 

Menurut Gusdur, ciri-ciri pendidikan pluralisme adalah sebagai berikut: visi dibuka 

untuk cakrawala (wawasan) yang luas; bahwa tidak ada batasan pada kelompok, tradisi, 

budaya, atau agama saat mencapai tujuan pertama; dan bahwa hasil akhir dari pendidikan 

adalah terjalinnya hubungan yang harmonis antara setiap orang. Umat manusia tidak dapat 

memiliki hubungan harmonis satu sama lain jika mereka terus membatasi diri pada batasan 

kelompok, tradisi, budaya, dan agama mereka. Sempitnya wawasan mereka menyebabkan 

pembatasan. Tujuan utama pendidikan pluralisme adalah membangun wawasan yang luas 

dalam setiap orang. Jadi, pendidikan pluralisme adalah pendidikan tanpa batas. 

Maksudnya, pendidikan tidak terbatas pada materi atau referensi sebagai sumber belajar, 

personal guru, atau teks yang sudah ada.34 

 

Implikasi pendidikan pluralisme Menurut Abdurrahman Wahid (Gusdur) 

a. Bagi guru 

1) Menguasi kompetensi dan keterampilan mengajar 

Kompetensi guru ialah seperangkat ilmu, keterampilan dan kepribadian yang 

wajib ada pada diri guru ketika guru itu melaksanakan tugas keprofesionalan. 

Kompetensi guru pada dasarnya dapat berupa penguasaan materi yang akan 

diberikan kepada peserta didik, memahami karakteristik peserta didik, 

melaksanakan pembelajaran yang mendidik, dan mampu melakukan pengembangan 

pada diri sendiri dan profesionalisme. 

Guru yang mampu menguasai materi ajar dapat berupa pemahaman 

karakteristik dan substansi ilmu sebagai salah satu sumber belajar, pemahaman ilmu 

yang bersangkutan untuk mengecek dan memantabkan pemahaman konsep 

keilmuan yang dipelajari, dan mampu memahami konsep dari manajemen 

pembelajaran. Guru yang memiliki pemahaman terhadap peserta didik dapat berupa 

mengetahui tahap dan karakteristik perkembangan peserta didik. Pemahaman 

tersebut merupakan salah satu syarat penting yang harus diketahui oleh guru. Ketika 

guru mampu mengetahui karakteristik peserta didik, maka guru dapat dengan 

mudah membantu peserta didik mengembangkan kebutuhan masing-masing peserta 

didik. 

Guru yang mampu melaksanakan pembelajaran yang mendidik dapat berupa 

memahami konsep dasar dan proses pembelajaran dengan baik, kemudian ia 

menerapkannya dalam pembelajaran. Pengembangan pribadi yang baik dan 

profesionalisme dapat berupa mengembangkan potensi spiritualnya, memiliki sikap 

dan kepribadian yang baik, mampu mengaktualisasikan dirinya, mampu membantuk 

kepribadian peserta didik menjadi lebih baik, dan mampu mengembangkan 

profesionalisme. Guru yang profesional pasti mengerti akan tanggung jawabnya, 

tugas dan fungsinya sebagai seorang guru.35 

                                                           
33 Kurniawati and Junaidi.... h. 143. 
34 Ahmad Muzakkil Anam, “Konsep Pendidikan Pluralisme Abdurrahman Wahid (Gus Dur),” 

Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan 17, no. 1 (2019): 81–97. h. 89-90. 
35 Rina Febriana, Kompetensi Guru (Jakarta: Bumi Aksara, 2019).  h. 4-6. 



 

 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 25-37. 

34 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan 

2) Menghargai atensi peserta didik 

Guru harus dapat menghargai perhatian yang diberikan peserta didik di dalam 

kelas. Peserta didik yang membutuhkan perlakuan khusus (perhatian) perlu untuk 

dibimbing, misalnya peserta didik yang terlalu cerdas, peserta didik yang lambat 

dalam berpikir, maupun peserta didik yang sering berbuat masalah tentunya perlu 

perhatian lebih bagi guru. Guru harus objektif kepada peserta didik dalam berbagai 

kondisi. Misalnya, dalam memberikan hasil penilaian belajar ataupun dalam 

memberikan pandangan dalam menghadapi permasalahan tertentu. 

Adanya peserta didik di dalam kelas yang kompleks mengenai karakteristik 

peserta didik yang beragam, maka sistem pembelajaran yang baik bukanlah sama 

untuk semua peserta didik. Guru perlu menguasai bagaimana cara menghargai 

keragaman tersebut. Caranya dengan menguasai berbagai macam pandangan dan 

strategi pembelajaran. Selain itu, guru perlu berkomitmen, memotivasi dan 

menunjukkan kepedulian terhadap peserta didik. Ketika peserta didik melihat bahwa 

guru menghargai mereka, tentu akan ada perubahan sikap dan pandangan peserta 

didik terhadap guru tersebut. Perubahan sikap dan pandangan tersebut tentunya ke 

arah positif. 

Mengontruksi kolaborasi pembelajaran yang baik dengan peserta didik beserta 

orang tua juga memiliki peran yang sentral. Untuk itu, guru perlu menguasai 

keterampilan public speaking yang baik, memiliki kemampuan mendengarkan keluh 

kesah yang baik, dan mampu mengatasi setiap hambatan dan konflik. Ketika peserta 

didik ingin diperhatikan, guru perlu mempraktekkan keterampilan 

berkomunikasinya sebagai salah satu cara. Guru memberikan pemahaman dan 

motivasi kepada peserta didik. Guru mendengarkan sambatan dari peserta didik 

sebagai bentuk penghargaan bagi peserta didik. Guru tidak boleh hanya ingin 

didengarkan oleh peserta didik, tetapi guru juga harus mendengarkan peserta didik. 

Guru kemudian mengomunikasikan hal tersebut kepada orang tua untuk saling 

membantu peserta didik untuk menggali akar permasalahan sehingga solusi bisa 

dimunculkan.36 

3) Membantu mengembangkan potensi peserta didik 

Salah satu tujuan pembelajaran seharusnya adalah membantu peserta didik 

untuk mengembangkan potensi yang ada dalam dirinya secara optimal. Guru 

sebaiknya mempunyai motivasi dalam mengenali dan memahami karakteristik dan 

potensi peserta didik. Guru yang dapat memetakan dengan benar kelebihan dan 

kekurangan serta potensi pada peserta didik dapat dikatakan sebagai guru yang 

memahami potensi peserta didik. Setelah potensi peserta didik dipetakan dan 

diketahui, guru dapat merencanakan bagaimana perencanaan pembelajaran 

nantinya agar tepat sasaran, berjalan dengan efektif dan kreatif agar peserta didik 

mampu mencapai prestasi sesuai potensinya. Guru juga perlu memberikan fasilitas 

bagi peserta didik yang memiliki potensi tertentu. Setidaknya guru memberikan 

wadah bagi peserta didik dalam mengembangkan potensinya. Guru tidak boleh 

membeda-bedakan setiap peserta didik. Mereka semua memiliki kesempatan yang 

sama dalam mendapat pengajaran dan pengembangan potensi.37 

4) Saling menghargai antar guru 

                                                           
36 Fadhilah Suralaga, Psikologi Pendidikan (Depok: Rajawali Pers, 2021). h. 5-6. 
37 Elly Herliani and Euis Heryanti, Modul Belajar Mandiri Calon Guru PPPK (Jakarta: Kemdikbud, 

2021). h. 159. 



 

 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 25-37. 

35 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan 

Guru harus memiliki sikap menghargai sesama guru secara efektif. Guru yang 

menghargai sesamanya akan bersikap inklusif dan melakukan objektifitas, tidak 

melakukan diskriminasi hanya karena jenis kelamin yang berbeda, perbedaan warna 

kulit, perbedaan suku, perbedaan ras, perbedaan agama, perbedaan kondisi fisik, 

perbedaan status gelar, perbedaan tingkat jabatan, perbedaan status sosial dan 

ekonomi. Selain itu, guru harus dapat menunjukkan sikap empati, simpati, sopan 

santun kepada sesama guru, orang tua, dan warga sekitar. Guru juga harus mampu 

menyesuaikan dirinya (adaptasi) dalam suatu lembaga pendidikan yang di dalamnya 

mempunyai warga sekolah yang beragam.38 

5) Menerapkan pendidikan yang inklusif 

Pendidikan inklusif yang hendaknya guru terapkan adalah dengan 

mengikutsertakan dan memberikan keempatan peserta didik yang memiliki 

perhatian lebih untuk dapat belajar bersama-sama dengan peserta didik lainnya. 

Pendidikan inklusif memang menyelaraskan dan menggabungkan beberapa peserta 

didik yang memerlukan perhatian khusus dengan yang tidak. Tentu saja, guru tidak 

diperbolehkan untuk membeda-bedakan dan melakukan diskriminasi. Agar hal 

tersebut dapat diwujudkan, tentunya, guru perlu memiliki sikap terbuka, saling 

menghargai, bekerja keras, dan bersungguh-sungguh mengoptimalkan potensi dan 

keterampilan setiap peserta didik walaupun dalam satu kelas mereka beragam. 

Pendidikan yang inklusif ini memberikan jalan selebar-lebarnya bagi seluruh anak 

untuk menerima pendidikan yang layak, sistem belajar yang merata, dan 

mewujudkan anak yang peka terhadap lingkungan sosial dimana keberagaman 

menjadi satu-kesatuan dalam masyarakat yang wajib dijaga keharmonisannya.39 

6) Menerapkan pendidikan yang demokratis 

Pendidikan yang demokratis adalah pendidikan yang sistem pembelajarannya 

tidak membeda-bedakan antar peserta didik, melibatkan semua pihak dalam suatu 

institusi pendidikan dan kegiatan pembelajaran, setiap peserta didik dapat dengan 

mudah mengembangkan dirinya dibarengi dengan rasa nyaman, aman dan merasa 

dihargai. Pendidikan yang demokratis tentunya dapat diwujudkan dengan 

memberikan peluang bagi setiap peserta didik untuk menyampaikan pendapat, 

adanya diskusi antara guru dan peserta didik, tidak menekankan guru sebagai pusat 

ilmu pengetahuan melainkan guru hanya membantu peserta didik membangun 

pengetahuannya sendiri, dan guru membantu peserta didik untuk aktif dalam 

pembelajaran.40 

b. Bagi peserta didik 

1) Terbuka dan menjunjung tinggi nilai kemanusiaan 

Pendidikan pluralisme yang dicetuskan oleh Gus Dur memberikan dorongan 

kepada pendidikan untuk menegakkan nilai-nilai kemanusiaan dan keadilan. 

Pendidikan berbasis masyarakat yang lebih menekankan pada sikap saling 

menghormati, menghargai dan sopan santun yang harus dijunjung tinggi. Dengan 

demikian, peserta didik dalam konsep pendidikan pluralisme harus memiliki sikap 

solidaritas, menghargai, menghormati, bersikap santun, simpati, empati ketika 

bergaul dalam masyarakat yang majemuk.  

                                                           
38 Nurfuadi, Kompetensi Sosial Guru PAI (Sukabumi: CV Haura Utama, 2022). h. 11. 
39 Hasmyati, Pendidikan Inklusif (Padang: PT Global Eksekutif Teknologi, 2022). h. 4-5. 
40 Farid Pribadi Khuzaimah, “Penerapan Demokrasi Pendidikan Pada Pembelajaran Siswa Di Sekolah 

Dasar,” Al Ma’arif: Jurnal Pendidikan Sosial Budaya 4, no. 1 (2022): 41–49. h. 45-46. 



 

 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 25-37. 

36 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan 

Munculnya berbagai macam permasalahan tentunya harus disikapi dengan 

pikiran terbuka. Peserta didik harus memiliki kecakapan dalam menyelesaikan 

setiap permasalahan dalam masyarakat sebelum berujung konflik. Penyelesaian 

masalah dalam suatu kelompok harus berdasarkan Al-Qur’an hadis sebagai 

sumber hukum yang utama dalam Islam. Penyelesaian problem tersebut harus 

dihadapi baik diselesaikan secara sendiri maupun dalam lingkup kelompok. Ketika 

dalam lingkup kelompok, permasalahan tadi dapat diselesaikan dengan jalan 

musawarah, jika tidak dicapai kata mufakat, dapat diselesaikan dengan jejak 

pendapat. Hasil dari jejak pendapat ini tentu harus didasari sikap toleransi karena 

pasti berbeda-beda pendapat. Apapun hasilnya harus diterima dengan lapang 

dada. 

2) Mengaplikasikan materi yang diajarkan 

Setelah pembelajaran selesai, peserta didik wajib untuk mengulangi kembali 

pelajaran yang dipelajari. Pengulangan ini bertujuan agar pelajaran tadi bisa 

bertahan dalam ingatan dan mudah dalam pemahaman. Setelah itu, yang paling 

penting adalah mengaplikasikannya ke dalam kehidupan sehari-hari. Ketika 

peserta didik belajar tentang adab maka peserta didik perlu memahami kembali 

ilmu yang dipelajari kemudian menerapkan adab tadi dalam kehidupan sehari-

hari. Setelah menerapkannya, maka puncak kewajiban ini adalah mengajarkan 

kepada orang lain. 

 

4. SIMPULAN 

Pendidikan pluralisme menurut Gusdur mempunyai tujuan menjadikan manusia 

bertakwa, menjadikannya khalifatullah fil ardh, dan mendapat kesejahteraan dunia akhirat, 

dengan cara menciptakan perdamaian dan mengembangkan sikap saling pengertian. Gusdur 

menginginkan pendidikan yang berkonsep “Religious Multiculturalism Based Education” 

yang didasarkan pada keyakinan keagamaan dan membimbing siswa menjadi individu yang 

kuat, mandiri, dan bebas dari penindasan. Misi utama pendidikan pluralisme 

mengembangkan dan membangun wawasan yang luas tiap peserta didik. Kurikulum harus 

mampu mendorong siswa untuk berpikir kritis dan aktif. Dengan cara ini, kurikulum dapat 

disesuaikan dengan konteks zaman dan dengan keragaman masyarakat di sekitarnya. 

Gusdur juga mengusulkan pendidikan pembebasan, maksudnya lembaga pendidikan 

memberikan kesempatan bagi peserta didik untuk bebas mengembangkan potensi yang 

dimilikinya. Tidak ada batasan antar kelompok, agama, budaya, suku, dan ras dalam 

pendidikan. 

 

REFERENSI  

Alvi Nur Azizah. “Pluralisme Pada Interaksi Sosial Siswa Muslim Dan Siswa Non Muslim Di 

Sekolah Dasar.” ALFIHRIS: Jurnal Inspirasi Pendidikan 1, no. 2 (2023): 229–36. 

Amirudin, Noor. Filsafat Pendidikan Islam. Gresik: Caremedia Communication, 2018. 

Anam, Ahmad Muzakkil. “Konsep Pendidikan Pluralisme Abdurrahman Wahid (Gus Dur).” 

Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan 17, no. 1 (2019): 81–97. 

Asripa, Devy Habibi Muhammad, and Ari Susandi. “Pluralisme Dalam Perspektif Pemkiran 

Gus Dur Dan Nurcholis Madjid.” Falasifa 12, no. 2 (2021): 75–90. 

Azwar, Welhandri, and Muliono. Cara Mudah Memahami Filsafat Ilmu. Jakarta: 

Prenadamedia Group, 2021. 

Burhanuddin, Nunu. Filsafat Ilmu. Jakarta: Prenadamedia Group, 2018. 



 

 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 25-37. 

37 CENDEKIA AL MANAN: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan 

Dute, Hasruddin. “Islam Dan Pluralisme Pendidikan Agama.” Al-Riwayah : Jurnal 

Kependidikan 13, no. 2 (2021): 301–16. 

Faisol. Gus Dur Dan Pendidikan Islam. Sleman: Ar-Ruzz Media, 2014. 

Febriana, Rina. Kompetensi Guru. Jakarta: Bumi Aksara, 2019. 

Hasmyati. Pendidikan Inklusif. Padang: PT Global Eksekutif Teknologi, 2022. 

Herliani, Elly, and Euis Heryanti. Modul Belajar Mandiri Calon Guru PPPK. Jakarta: 

Kemdikbud, 2021. 

Japar, Muhammad. Pluralisme Dan Pendidikan Multikultural. Surabaya: CV Jakad Media 

Publishing, 2022. 

Junaedi, Mahfud. Paradigma Baru Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana, 2017. 

Khuzaimah, Farid Pribadi. “Penerapan Demokrasi Pendidikan Pada Pembelajaran Siswa Di 

Sekolah Dasar.” Al Ma’arif: Jurnal Pendidikan Sosial Budaya 4, no. 1 (2022): 41–49. 

Kurnia, Dian. “Model Pendidikan Islam Berbasis Pluralisme.” At-Tazakki 5, no. 1 (2022): 

163–72. 

Kurniawati, Oktaviani Bella, and Mahbub Junaidi. “Konsep Pendidikan Islam Perspektif 

KH. Abdurrahman Wahid.” Dar El Ilmi: Jurnal Keagamaan, Pendidikan Dan 

Humaniora 10, no. 1 (2023): 135–47. 

Narendra, Nadif Hanan, Hieronymus Purwanta, and Nur Fatah Abidin. “Perkembangan 

Pemikiran Pluralisme Gus Dur (1971-2001).” Criksetra: Jurnal Pendidikan Sejarah 11, 

no. 2 (2022): 97–112. 

Nurfadhillah, Septy. Pengembangan Pendidikan Inklusif. Sukabumi: CV Jejak, 2018. 

Nurfuadi. Kompetensi Sosial Guru PAI. Sukabumi: CV Haura Utama, 2022. 

Setiadi, Nova Firman, Haula Rofada, Deva Arda Agustian, and Mochamad Tholib Khoiril 

Waro. “Islam Dan Pluralisme Di Indonesia.” Minaret Journal of Religious Studies 1, no. 

1 (2023): 18–31. 

Shohib, Moch. “Substansi Pendidikan Multikultural Perspektif Gus Dur.” Jurnal Pendidikan 

Agama Islam 4, no. 1 (2020): 75–87. 

Sulthon, Ahmad. Filsafat Pendidikan Islam. Semarang: Qahar Publisher, 2020. 

Suralaga, Fadhilah. Psikologi Pendidikan. Depok: Rajawali Pers, 2021. 

Zamzam, Jazirotu, and Mahasin Haikal. “Epistemologi Pluralistik Pendidikan Agama Islam 

Perspektif Abdurrahman Wahid.” Yupa: Historical Studies Journal 7, no. 1 (2023): 61–

72. 

 


