
 

 

7 IMANI: Inovasi Manajemen Pendiidkan Islam 

IMANI: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 7-17. 

Kajian Kepemimpinan Profetik di Era Modern  
 

Latifah Zumaila Iva[1] 

[1],Manajemen Pendidikan Islam, STAI Al Mannan 

 Tulungagung 

e-mail: [1]latifahzumaila@staialmannan.ac.id 

  

Abstrak 

 

Kajian mengenai kepemimpinan profetik, tentu tidak bisa lepas dari sosok Nabi Muhammad SAW 

sebagai satu-satunya figure paling sempurna yang pernah diutus oleh Allah ke muka bumi ini yang 

bahkan digelar sebagai suri tauladan yang baik (uswatun hasanah). Dengan pendekatan library 

research, hasil kajian menerangkan bahwa konsep kepemimpinan profetik dalam Islam dibangun atas 

ajaran Al- Quran, Sunnah Rasulullah Saw dan khulafa ar- Rasyidin, sehingga kepemimpinan 

diposisikan sebagai kontrak ilahiyah, dimana pertanggung jawaban atas kepemimpinan bukan hanya 

sebatas pertanggung jawaban sosial namun juga spiritual religius. Konsep kepemimpinan ini 

dibangun atas studi terhadap ajaran Al- Quran, sunnah, keteladanan khulafa ar-Rasyidin serta 

perilaku manusia sebagai hamba dan khalifah di muka bumi. Kepemimpinan profetik Islam masih 

bersifat absolut untuk diterapkan tapi tidak menutup kemungkinan untuk menggabungkan antara 

ketiganya penting untuk menciptakan kepemimpinan yang holistik dan adaptif. Walupun pada 

dasarnya teori kepemimpinan profetik ini sejak kemunculannya (Lauh al mahfuzd dalam konteks al- 

Quran dan risalah kenabian Muhammad Saw dalam konteks sunnah) telah dijamin sebagai model 

kepemimpinan yang paling sempurna sepanjang masa di mana tidak akan ada. 

 

Kata Kunci: Kepemimpinan, Profetik, Era Modern 

 

Abstract 
 

The study of prophetic leadership, of course, cannot be separated from the figure of the Prophet Muhammad 
SAW as the only most perfect figure ever sent by Allah to this earth who is even called a good role model 
(uswatun hasanah). With a library research approach, the results of the study explain that the concept of 
prophetic leadership in Islam is built on the teachings of the Quran, the Sunnah of the Prophet Muhammad 
SAW and the khulafa ar-Rasyidin, so that leadership is positioned as a divine contract, where accountability 
for leadership is not only limited to social accountability but also spiritual religious. This concept of 
leadership is built on a study of the teachings of the Quran, the sunnah, the exemplary behavior of the 
khulafa ar-Rasyidin and human behavior as servants and caliphs on earth. Islamic prophetic leadership is 
still absolute to be applied but it does not rule out the possibility of combining the three which is important 
to create holistic and adaptive leadership, although this prophetic leadership theory since its emergence 
(Lauh al mahfuzd in the context of the Quran and the prophetic message of Muhammad SAW in the context 
of the Sunnah) has been guaranteed as the most perfect leadership model of all time where there will be 
none. 
 

Keyword: Leadership, Prophetic, Modern Era 
 

1. PENDAHULUAN 

Template Kepemimpinan profetik merupakan konsep kepemimpinan yang berakar dari 

ajaran Islam, yang menekankan aspek spiritual, moral, dan sosial dalam praktik 

kepemimpinan. Model kepemimpinan ini meneladani sifat-sifat Nabi Muhammad SAW yang 

mengedepankan kejujuran, keadilan, keberanian, dan empati dalam mengambil keputusan 

serta memimpin umatnya. Pada konteks modern, kepemimpinan profetik tidak hanya 

relevan sebagai warisan sejarah, tetapi juga sebagai solusi untuk menciptakan lingkungan 

organisasi yang harmonis dan produktif, serta mampu menghadapi tantangan zaman yang 

terus berubah.1 

                                                           
1 Muh. Ibnu Sholeh et al., “Kepemimpinan Profetik (Study Proses Peningkatan Lembaga Pendidikan Islam di 
Indonesia),” JMPI: Jurnal Manajemen, Pendidikan dan Pemikiran Islam, 1.1 (2023), 27–44 
<https://doi.org/10.71305/JMPI.V1I1.9>. 

mailto:latifahzumaila@staialmannan.ac.id


 

 IMANI: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 7-17. 

8 IMANI: Inovasi Manajemen Pendiidkan Islam 

Kepemimpinan profetik memiliki peran strategis karena menggabungkan nilai-nilai 

religius dengan kemampuan adaptasi terhadap perubahan zaman. Pemimpin profetik di era 

modern harus mampu mengintegrasikan prinsip-prinsip keadilan dan moralitas dengan 

inovasi teknologi dan pendekatan manajerial yang efektif. Hal ini penting agar 

kepemimpinan tidak hanya berorientasi pada hasil duniawi, tetapi juga membawa manfaat 

bagi kesejahteraan umat secara menyeluruh, termasuk aspek spiritual dan sosial (Hasan et 

al., 2020). 

Pembahasan mengenai kepemimpinan profetik yang mana banyak dibahas dalam 

literature teologi, filsafat dan sosiologi, karisma profetik (prophetic charisma) sebagai 

kekuatan transformatif dalam agama. Profetik itu sendiri Merujuk pada hal-hal yang 

berkaitan dengan nubuat atau kenabian (bersifat menginspirasi, visioner, atau ilahiah).2  Hal 

ini sejalan dengan ungkapan dari Kuntowijoyo mengenai Ilmu Sosial Profetik (ISP) yang ada 

di Indonesia dengan merujuk pada pendekatan ilmu sosial berbasis nilai-nilai kenabian 

(keadilan, emansipasi, transendensi) (Wulansari & Khotimah, 2019). 

Paling utama dalam pembahasan ini adalah kepemimpinan profetik, tentu tidak bisa 

lepas dari sosok Nabi Muhammad SAW sebagai satu-satunya figure paling sempurna yang 

pernah diutus oleh Allah ke muka bumi ini yang bahkan digelar sebagai suri tauladan yang 

baik (uswatun hasanah).3 Tidak hanya dalam Ibadah, namun juga dalam berbagai aspek 

kehidupan, Nabi Muhammad saw. adalah figur yang patut untuk dijadikan sebagai contoh, 

termasuk dalam hal ini aspek kepemimpinan. Perjuangan Rasulullah memerlukan waktu 

yang relatif singkat, yaitu sekitar 23 tahun, Nabi Muhammad saw. mampu memberikan 

perubahan revolusioner terhadap semenanjung Arabia. Contoh nyata yang terjadi dalam 

kehidupan atau muamalah saat itu adalah maraknya tradisi taqlid buta menuju tradisi 

kritis, dari mistis menjadi rasionalis, dari hegemoni politik dan kekuasaan tiran ke keadilan 

politik. Otorianisme agama ke kebebasan beragama, dari perbudakan, kebodohan, ketidak 

adilan gender menuju keadilan sosio-kultural (Ihsan & Ritonga, 2022) 

Perjuangan Rasulullah termasuk revolusi yang terjadi dalam waktu yang relatif 

singkat sebagaimana dilakukan oleh Nabi Muhammad saw pada 14 abad yang lalu, tentunya 

menjadi sangat penting jika nilainya ditarik pada konteks zaman sekarang.4 Memahami 

peristiwa sejarah keberhasilan Nabi Muhammad saw. di kala itu, kemudian mengambil 

nilainya untuk dipikirkan dan direvitalisasi pada konteks kekinian adalah sesuatu yang 

sangat urgen dalam membangun peradaban manusia. Secara normatif, al-Quran memandang 

kepemimpinan sebagai “perjanjian Ilahiah” yang melahirkan tanggung jawab menentang 

kezaliman dan menegakkan keadila.5 Seperti dalam QS. al-Baqarah, 2: 124 yang artinya: 

“Dan (ingatlah), ketika Ibrahim diuji Tuhannya dengan beberapa kalimat (perintah dan 
larangan), lalu Ibrahim menunaikannya. Allah berfirman: "Sesungguhnya Aku akan 
menjadikanmu imam bagi seluruh manusia". Ibrahim berkata: "(Dan saya mohon juga) 
dari keturunanku". Allah berfirman: "Janji-Ku (ini) tidak mengenai orang yang zalim" (Qs 
Al- Baqarah; 124) 

 Ayat di atas, terlihat bahwa kepemimpinan dalam pandangan ayat di atas bukan 

sekadar kontrak sosial, tetapi juga menjadi kontrak atau perjanjian antara Allah dan sang 

pemimpin untuk menegakkan keadilan. Kepemimpinan yang didasari atas nilai di atas, 

maka tidak mustahil menciptakan pemimpin yang visioner, transformatif dan revolusioner. 

Pada artikel ini, akan dijelaskan bahwa revitalisasi (kepemimpinan profetik) prophetic 
leadership merupakan hal yang sangat urgent untuk membangun peradaban yang maju. 

Walaupun dengan berbagai tantangan yang dihadapi namun kepemimpinan profetik ini di 

era modern mampu untuk bagaimana mengimplementasikan nilai-nilai tersebut dalam 

                                                           
2 Hakam Al-Ma’mun et al., “Prophetic Philosophy Muhammad Saw dalam Al-Qur’an,” Al-Fanar : Jurnal Ilmu Al-Qur’an 
dan Tafsir, 5.1 (2022), 71–83 <https://doi.org/10.33511/ALFANAR.V5N1.71-83>. 
3 M. Ridho Syabibi, “Prophetic Leadership Model for Public Organizations: How it’s Works,” 2022. 
4 Umar Sidiq dan Qurrotul â€˜Uyun, “Prophetic Leadership in the Development of Religious Culture in Modern Islamic 
Boarding Schools,” Istawa : Jurnal Pendidikan Islam, 4.1 (2019), 80–97 <https://doi.org/10.24269/IJPI.V4I1.1990>. 
5 Mahyudin, “Karakter dan Konsep Pemimpin dalam Perspektif al-Qur’an,” Takuana: Jurnal Pendidikan, Sains, dan 
Humaniora, 1.2 (2022), 102–12 <https://doi.org/10.56113/TAKUANA.V1I2.36>. 



 

 IMANI: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 7-17. 

9 IMANI: Inovasi Manajemen Pendiidkan Islam 

konteks politik, sosial, dan budaya yang semakin pluralistik. Kepemimpinan profetik juga 

harus mampu mendorong kesetaraan, termasuk peran serta wanita dalam kepemimpinan, 

serta mengatasi masalah sosial dengan pendekatan yang humanis dan berorientasi pada 

pembebasan dari ketidakadilan. Maka, kepemimpinan profetik menjadi relevan dan penting 

untuk membangun peradaban modern yang berlandaskan nilai-nilai luhur dan kemajuan 

teknologi. Berdasar paparan di atas, penulis tertarik untuk melakukan kajian lebih 

mendalam tentang kepemimpinan profetik dengan judul “Pentingnya Kepemimpinan 

Profetik pada Era Modern.” 

 

2. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kepustakaan (library research). Menurut 

Creswell (2018) library research menekankan bahwa pendekatan tersebut berguna untuk 

memahami teori, konsep, dan temuan penelitian sebelumnya, serta mengidentifikasi 

kesenjangan atau pola dalam literatur yang ada. Penelitian kepustakaan sebagai suatu 

penelitian yang dilaksanakan dengan review dari berbagai sumber buku, jurnal, artikel 

ilmiah dan referensi ilmiah lainya yang berkaitan dengan tema, yang pada akhirnya dapat 

dianalisis, diorganisasikan dan ditarik kesimpulan dari berbagai sumber yang didapatkan.6 

Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi konsep dan 

teori mengenai tema, peneliti juga dapat melakukan analisis komparatif terhadap berbagai 

teori dan temuan penelitian sebelumnya yang diberikan dengan membaca dengan lebih 

mendalam tanpa perlu melakukan pengumpulan data lapangan secara langsung. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Kepemimpinan dan Dinamika Teori Kepemimpinan 
Kepemimpinan pada hakikatnya merupakan proses kegiatan mempengaruhi orang 

lain melakukan aktivitas, maka terdapat banyak variasi pendapat tentang kegiatan 

fungsional yang dilakukan oleh seorang pemimpin untuk mempengaruhi pengikut atau 

karyawan Kepemimpinan selalu melibatkan upaya seseorang (pemimpin) untuk 

mempengaruhi perilaku seseorang pengikut atau para pengikut dalam suatu situasi. 

Kepemimpinan merupakan bidang ilmu yang kompleks dan variatif. Kepemimpinan 

mudah diidentifikasi tetapi sulit untuk didefinisikan secara persis. Beberapa ahli 

kepemimpinan secara prinsip setuju bahwa kepemimpinan dapat didefinisikan sebagai 

proses mempengaruhi yang terjadi antara pemimpin dan bawahannya. Kepemimpinan 

telah dipelajari secara luas dalam berbagai konteks dan dasar teoritis. Pada konteks 

beberapa hal, kepemimpinan digambarkan sebagai sebuah proses, tetapi sebagian besar 

teori dan riset mengenai kepemimpinan focus pada seorang figur untuk mendapatkan 

pemahaman yang lebih baik. Fungsi kepemimpinan baru bisa dijalankan dalam sebuah 

masyarakat jika telah terpenuhi tiga unsur utama berikut ini: kumpulan manusia yang 

dimulai dari tiga orang atau lebih, terdapat tujuan kolektif yang ingin diwujudkan bersama, 

dan yang tidak kalah penting yaitu terdapat seseorang yang dipilih untuk menjadi pemimpin 

dan mendapatkan persetujuan dari mayoritas anggota masyarakat yang akan 

membantunya merealisasikan tujuan bersama. 

Menurut Kreitner (dalam Muhtarom), kepemimpinan (leadership) merupakan 

proses mempengaruhi orang, dimana pemimpin mengusahakan keikutsertaan bawahan 

yang dengan hasrat dan kemauan sendiri berusaha untuk mencapai tujuan organisasi. 

Sedangkan menurut Tannenbaum, Wesler dan Massarik (dalam Wahyusumidjo) adalah 

kemampuan seseorang dalam mempengaruhi orang lain dengan sengaja, dalam situasi 

melalui proses komunikasi untuk mencapai tujuan atau tujuan-tujuan tertentu. Adapun 

menurut Ivacevich, kepemimpinan adalah suatu upaya penggunaan jenis pengaruh bukan 

paksaan untuk memotivasi orang-orang mencapai tujuan tertentu. 

                                                           
6 Haryanti. Fitri, Agus Zaenul. Nik, Metodologi Penelitian Pendidikan: Kuantitatif, Kualitatif, Mixed Method Dan 
Research and Development. (Malang: Madani Media, 2020). 



 

 IMANI: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 7-17. 

10 IMANI: Inovasi Manajemen Pendiidkan Islam 

Berdasar beberapa definisi kepemimpinan di atas dapat disimpulkan bahwa 

kepemimpinan adalah upaya yang dilakukan oleh seorang pemimpin untuk mempengaruhi 

orang-orang yang dipimpinnya untuk melakukan proses pencapaian tujuan. 

1. Perkembangan Teori Kepemimpinan 

Perilaku pemimpin dan konsep-konsep kepemimpinannya, dengan menonjolkan 

latar belakang historis, sebab musabab timbulnya kepemimpinan, persyaratan 

menjadi pemimpin, sifat-sifat utama pemimpin, tugas pokok dan fungsinya, serta 

etika profesi kepemimpinan. Teori kepemimpinan yang telah dikembangkan dapat 

dikelompokkan dalam dua kelompok besar, yaitu teori kepemimpinan klasik dan teori 

kepemimpinan modern. Teori kepemimpinan klasik; termasuk dalam kelompok ini 

adalah teori kepemimpinan Taylor, teori kepemimpinan Mayo, studi Iowa, studi Ohio, 

dan studi Michigan. Berikut penjelasanya: 

1) Teori kepemimpinan Taylor (1911). Konsep pokok dari teori kepemimpinan Taylor 

adalah; Cara terbaik untuk meningkatkan hasil kerja ialah dengan 

meningkatkan tehnik atau metode kerja (manusia ibarat mesin); Manusia untuk 

manajemen, bukan manajemen untuk manusia; Fungsi pemimpin menetapkan 

dan menerapkan kriteria prestasi untuk mencapai tujuan; Focus pemimpin 

adalah pada kebutuhan organisasi. 

2) Teori kepemimpinan Mayo (1920). Konsep dasar dari teori kepemimpinan ini 

adalah; Dalam memimpin selain mencari teknik atau metode kerja terbaik, juga 

harus memperhatikan perasaan dan hubungan manusiawi yang baik; Pusat-

pusat kekuasaan adalah hubungan pribadi dalam unit-unit kerja; dan Fungsi 

kepemimpinan adalah memudahkan pencapaian tujuan anggota secara kooperatif 

dan mengembangkan kepribadiannya. 

3) Studi Iowa (1930). Konsep dasar dari teori kepemimpinan ini adalah 

kepemimpinan terbagi dalam tiga gaya pokok, yaitu otoriter, demokratis dan 

laisez faire. Dan 19 dari 20 anak yang dijadikan obyek penelitian menyukai gaya 

kepemimpinan demokratis. 

4) Studi Ohio (1945). Konsep dasar dari kepemimpinan ini adalah: Kepemimpinan 

merupakan suatu perilaku seseorang yang mengarah pada pencapaian tujuan 

tertentu terdiri atas dua dimensi, yaitu struktur pembuatan inisiatif dan 

perhatian; serta gaya kepemimpinan terdiri atas; gaya kepemimpinan struktur 

rendah perhatian tinggi, kepemimpinan struktur rendah perhatian rendah, 

kepemimpinan struktur tinggi perhatian tinggi, dan kepemimpinan struktur 

tinggi perhatian rendah. 

5) Studi Michigan (1947). Konsep dasar dari teori kepemimpinan ini adalah: 

Karyawan lebih menyukai pengawasan terbuka dibandingkan pengawasan yang 

terlalu ketat; Karyawan lebih menyukai otoritas dan tanggung jawab yang ada 

dalam pekerjaan mereka; Karyawan lebih menyukai pengawasan berorientasi 

ada pekerja daripada produksi; Gaya kepemimpinan ada dua macam, yaitu gaya 

kepemimpinan berorientasi pada bawahan dan gaya kepemimpinan berorientasi 

pada produksi. 

2. Teori kepemimpinan modern; termasuk dalam kelompok ini adalah teori sifat, teori 

perilaku, teori situasional. 

1) Teori pendekatan sifat. Konsep dasar dari teori kepemimpinan ini adalah; 

Pemimpinan yang efektif tidak didasarkan pada sifat manusia tertentu tetapi 

terletak pada seberapa jauh sifat pemimpin dapat mengatasi keadaan yang 

dihadapinya. Teori ini kemudian mendasari berbagai studi tentang pemimpin 

yang efektif. 

2) Teori perilaku. Konsep dasar dari teori ini adalah; perilaku dapat dipelajari, 

sehingga pemimpin dapat dilatih dengan perilaku kepemimpinan yang tepat 

agar menjadi pemimpin yang efektif. Teori perilaku ini mencakup beberapa teori 

pengembangan: Empat system kepemimpinan dalam manajemen likert; otoriter 

yang memeras, otoriter yang baik, konsultatif, dan partisipatif; Managerial grid 



 

 IMANI: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 7-17. 

11 IMANI: Inovasi Manajemen Pendiidkan Islam 

leadership Blak & Mouton; gaya tandus, gaya perkumpulan, gaya tugas dan 

gaya tim; dan tiga dimensi gaya kepemimpinan Reddin; bahwa gaya 

kepemimpinan yang efektif berada pada dimensi atas terdiri atas 4 gaya yaitu; 

ekskutif, pecinta pengembangan, otokratis yang baik, dan birokrat. 

3) Kepemimpinan situasional-kontingensi. Konsep dasar dari kepemimpinan ini 

adalah; gaya kepemimpinan yang efektif tergantung dari pemimpinnya sendiri, 

dukungan pengikutnya dan situasi yang kondusif. Terdapat 10 model 

kepemimpinan yang dikembangkan dari teori situasional kontingensi; 

a) Model kontingensi Fielder. Bahwa pemimpin akan berhasil menjalankan 

kepemimpinannya jika menerapkan gaya yang berbeda di suatu situasi 

yang berbeda pula. 

b) Model rangkaian kesatuan kepemimpinan Tannenbaum & Schmidt; bahwa 

ada tiga factor yang dipertimbangkan pemimpin dalam memilih gaya 

kepemimpinan yaitu kekuatan dirinya sendiri sebagai pemimpin, kekuatan 

bawahannya dan kekuatan situasinya. 

c) Model kontinum kepemimpinan Vroom & Yetton. Keduanya menyajikan 13 

alternatif saran yang cocok diterapkan pada situasi yang berbeda. Kosep 

dasar teori ini dibangun atas 5 gaya pemimpin dalam mengambil keputusan, 

baik yang melibatkan ide ataupun partisipasi bawahan atau tidak. 

d) Model kontingensi lima factor Farris; bahwa perilaku pemimpin tergantung 

pada lima factor yaitu; wewenang anggota terhadap masalah, pentingnya 

penerimaan dan pemberian keputusan pada pimpinan, pentingnya 

penerimaan keputusan pada anggota kelompiok dan tekanan waktu. 

Model kepemimpinan dinamika kelompok Catrwiht & Zander; bahwa untuk 

mendinamiskan kelompok bawahannya, pemimpin perlu menggunakan 

pendekatan tujuan dan hubungan baik dengan bawahannya. 

e) Model kepemimpinan Path Goal Theory; bahwa peran pemimpin adalah 

menjelaskan kepada bawahannya cara mendapatkan imbalan (pencapaian). 

Keefektifan pemimpin tergantung pada kemampuan pemimpin dalam 

memuaskan kebutuhan bawahannya dan kemampuan pemimpin memberi 

petunjuk kepada bawahannya. 

f) Model kepemimpinan vertical Dyad Linkage Graen; bahwa pemimpin 

memiliki hubungan secara bebas dengan bawahannya, untuk menemukan 

kekuatan dan kelemahan bawahan dan mengubah kelemahan menjadi 

kekuatan. 

g) Model kepemimpinan Bass; bahwa kepemimpinan merupakan sitem input, 

proses dan output. 

h) Model kepemimpinan situasional Hersey & Blancard; bahwa terdapat saling 

pengaruh antara perilaku kepemimpinan yang ia terapkan, sejumlah 

pendukung emosional yang ia berikan, dan tingkat kematangan 

bawahannya. 

i) Model kepemimpinan transforming (transformasional); bahwa 

kepemimpinan merupakan visi, perencanaan, komunikasi, dan tindakan 

kreatif yang memiliki efek positif pada sekelompok orang dalam sebuah 

susunan nilai dan keyaknan yang jelas, untuk mencapai tujuan yang telah 

ditetapkan dengan jelas dan dapat diukur. Ketrampilan yang dibutuhkan 

dalam kepemimpinan ini adalah; manajemen diri (ketrampilan personal), 

komunikasi interpsersonal, pembimbingan dan manajemen masalah, tim 

dan pengembangan organisasi, luwes dalam gaya, peran dan ketrampilan. 

 Berikut adalah ringkasan tabel mengenai kepemimpinan klasik dan 

kepemimpinan modern serta integrasi holistik pada kepemimpinan profetik di era 

modern saat ini: 
Tabel 1 Kepemimpinan Klasik dan Kepemimpinan Modern 

Aspek Kepemimpinan 

Klasik 

Kepemimpinan Modern Keunggulan 

Kepemimpinan Profetik 



 

 IMANI: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 7-17. 

12 IMANI: Inovasi Manajemen Pendiidkan Islam 

Fokus Utama Efisiensi, struktur 

kerja, gaya otoriter vs 

demokratis 

Perilaku, sifat, dan situasi 

pemimpin 

Nilai-nilai spiritual, 

etika, dan keteladanan 

moral 

Pendekatan Mekanis, organisasi 

sebagai sistem mesin 

Humanis, adaptif 

terhadap situasi 

Transformatif berbasis 

wahyu, akhlak, dan visi 

profetik 

Tokoh/Tipe Taylor, Mayo, Studi 

Iowa, Ohio, Michigan 

Teori Sifat, Perilaku, 

Situasional (Fiedler, 

Hersey-Blanchard, dll.) 

Nabi Muhammad SAW 

sebagai teladan utama 

Gaya 

Kepemimpinan 

Otoriter, Demokratis, 

Laissez-Faire 

Partisipatif, 

Transformasional, 

Situasional 

Amanah, jujur, tabligh, 

fathanah (empat sifat 

nabi) 

Hubungan 

Pemimpin dan 

anggota 

Hirarkis, tergantung 

pada posisi dan 

wewenang 

Lebih terbuka, fleksibel, 

kolaboratif 

Relasi empatik, 

membina, dan 

menumbuhkan ruhiyah 

Keunggulan Menekankan 

keteraturan dan 

efisiensi 

Adaptif terhadap konteks 

dan pengembangan diri 

Membangun integritas, 

spiritualitas, dan 

kemanusiaan 

seutuhnya 

 

Kepemimpinan profetik memiliki urgensi yang tinggi, khususnya bagi umat Muslim, 

dalam rangka memahami dan mengimplementasikan nilai-nilai Islam sebagaimana 

dicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW. Nilai-nilai tersebut menjadi landasan moral dan 

spiritual dalam menjalankan kepemimpinan yang berintegritas. Meskipun demikian, 

integrasi antara model kepemimpinan klasik, modern, dan profetik tetap sangat relevan 

untuk diwujudkan guna menciptakan suatu model kepemimpinan yang holistik. Model ini 

menyatukan efisiensi dan struktur organisasi sebagaimana ditekankan dalam 

kepemimpinan klasik, fleksibilitas dan adaptabilitas yang menjadi ciri kepemimpinan 

modern, serta nilai-nilai etis dan spiritual dari kepemimpinan profetik. Integrasi tersebut 

menghasilkan kepemimpinan yang tidak hanya efektif dalam mencapai tujuan organisasi, 

tetapi juga berorientasi pada pembangunan karakter, etika, serta kesejahteraan dunia dan 

akhirat. 
 

Tinjauan tentang Konsep Kepemimpinan Profetik dalam Islam 

1. Terma kepemimpinan dalam Islam 

Term bahasa Arab yang identic dengan pemimpin atau kepemimpinan adalah kata 

amir imam, Khalifah dan Ra’i. 

1) Amir.  

Kata amīr merupakan bentuk isim fā'il dari akar kata amara yang berarti 

memerintahkan atau menguasai. Namun pada dasarnya kata amara memiliki lima 

makna pokok, yaitu antonim kata larangan, tumbuh atau berkembang, urusan, tanda, 

dan sesuatu yang menakjubkan. Hanya saja, bila merujuk ke al-Qur'an, kata amīr 
tidak pernah ditemukan di sana, yang ada hanya kata ulil amri yang mengarah 

kepada makna pemimpin, meskipun para ulama berbeda pendapat tentang arti ulil 
amri tersebut. Ada yang menafsirkan dengan kepala Negara, pemerintah dan ulama. 

(Mustopa & Supardi, 2021). 

2) Imam 

Kata imām merupakan salah satu bentukan kata dari akar kata amma ya ummu yang 

berarti "pergi menuju, bermaksud kepada, dan menyengaja" (Munawwir, 1997). 

Menurut Quraish Shihab, istilah imam dan khalifah sama-sama digunakan dalam Al-

Quran untuk menunjuk pemimpin, dengan imam bermakna yang memimpin dan 

menjadi contoh, sedangkan khalifah lebih menekankan pada pengganti atau penerus.7 

3) Khalifah 
                                                           
7 Usanto Usanto et al., “TRANSFORMASI KEPEMIMPINAN YANG BERSIFAT PROFETIK DAN PEMBERDAYAAN 
MASYARAKAT DI ERA SOCIETY 5.0  YANG BERKELANJUTAN,” Community Development Journal : Jurnal Pengabdian 
Masyarakat, 4.2 (2023), 5287–5301 <https://doi.org/10.31004/CDJ.V4I2.16607>. 



 

 IMANI: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 7-17. 

13 IMANI: Inovasi Manajemen Pendiidkan Islam 

Kata khalīfah berasal dari akar kata khalafa yang berarti di belakang. Dari akar kata 

tersebut, lahir beberapa kata yang lain, seperti khalifah (pengganti), dan khilāf yang 

berarti lupa atau keliru. Khusus untuk kata khalīfah, secara harfiyah berarti 

pengganti. Makna ini mengacu kepada arti asal yaitu di belakang. Disebut khalīfah 
karena yang menggantikan selalu berada di belakang atau datang di belakang, 

sesudah yang digantikan.8 

4) Ra’i 

Term ar-Rā'in pada dasarnya berarti penggembala yang bertugas memelihara 

ibnatang, baik yang terkait dengan pemberian makanan maupun dengan 

perindungan dari bahaya. Namun dalam perkembangan selanjutnya, kata tersebut 

juga dimaknai pemimpin, karena tugas pemimpin sebenarnya hampir sama dengan 

tugas penggembala yaitu memelihara, mengawasi dan melindungi orang-orang yang 

dipimpinnya. Hal ini berarti bahwa ketika kata pemimpin disebut dengan term ar-
Rā'in maka itu lebih dikonotasikan pada makna tugas dan tanggung jawab pemimpin 

tersebut. Lebih jauh lagi, term ri'āyah yang merupakan salah satu bentukan dari akar 

kata rahbaniyah hanya ditemukan satu kali dalam al- Quran, yakni pada QS. Al-

Hadīd (57): 27.  

2. Konsep Kepemimpinan Profetik dalam Islam 

Konsep kepemimpina dalam Islam sebagaimana disampaikan terdahulu adalah 

model kepemimpinan yang disandarkan pada ajaran al- Quran, hadist, teladan dari 

Rasulullah Saw dan khulafa ar- rasyidin. Kepemimpinan Rasulullah Saw adalah 

sebaik-baiknya model kepmimpinan. Hal in didasarkan pada di dalam firman Allah Qs 

Al- Ahzab; 21 yang artinya:  

“Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu 
(yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan 
dia banyak menyebut Allah” 

Kemudian dilanjutkan melalui filosofi kepemimpinan profetik dalam islam itu 

sendiri dari masakenabian hingaa modern saat ini dalam Q.S Al Baqarah: 30 yang 

artinya: 

“Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: "Sesungguhnya Aku 
hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi". Mereka berkata: "Mengapa 
Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat 
kerusakan padanya dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih 
dengan memuji Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya 
Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui" (Qs Al- Baqarah; 30) 

Ayat ini mengisyaratkan bahwa Allah Swt berkeinginan mendelegasikan 

wewenang memelihara atau menjaga keteraturan dunia (ar-Rabb; pemelihara) 

dalam posisi sebagai khalifah (pemimpin pengganti) di muka bumi untuk 

memastikan tidak adanya anggota kehidupan (mahkluk) di dunia ini yang 

menimbulkan kerusakan apalagi menimbulkan pertumpahan darah. Misi 

kekhalifahan sebagai pendelegasian kewenangan memelihara atau menjaga 

ketraturan (ar-rabb). konsep pendelegasian kewenangan (kekhalifahan) dalam Islam 

bersifat menyeluruh sebagai suatu system dalam setiap stratifikasi social, mulai dari 

para rasul (pemimpin universal), imam (pemimpin negara atau orgasisasi 

masyarakat), kepala keluarga, anggota keluarga, bahkan individu sebagai 

pemimpin ‘organisasi’ seluruh hawa nafsu dan anggota tubuhnya sebagai 

bawahannya (Chanif & Melinda, 2021). 

Berdasar penegasan ayat-ayat dan hadist di atas dapat disimpulkan bahwa 

hakikat kepemimpinan dalam Islam adalah kepemimpinan yang meneladani 

kepemimpinan Rasulullah Saw, baik dari segi prinsip, konsep, maupun 

karakteristiknya. Nabi Muhammad SAW adalah sosok pemimpin yang tidak banyak 

                                                           
8 Media Kajian Al-Qur, an dan Al-Hadits Multi Perspektif, dan Rasyad Fakultas Adab dan Humaniora, “Konsep Khalifah 
dalam Al-Qur’an (Kajian Ayat 30 Surat al-Baqarah dan Ayat 26 Surat Shaad),” Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirah: Media 
Kajian Al-Qur’an dan Al-Hadits Multi Perspektif, 19.1 (2022), 20–31 <https://doi.org/10.22373/JIM.V19I1.12308>. 



 

 IMANI: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 7-17. 

14 IMANI: Inovasi Manajemen Pendiidkan Islam 

menyuruh dan melarang tetapi lebih banyak menerapkan model suri teladan. Lebih 

mengedepankan aksi ‘action’ daripada instruksi/perintah. Nabi Muhamad Saw, juga 

dikenal sebagai pemimpin yang holistic (menyeluruh), accepted (diterima) dan 

proven (terbukti).9  

Kepemimpinan beliau melingkupi bidang: bisnis, rumah tangga, masyarakat, 

politik, pendidikan, hukum, pertahanan dan negara. Kepemimpinan beliau pun 

accepted ‘diterima’ karena diakui lebih dari 1,3 milyar manusia dan proven 

(terbukti) karena lebih dari 15 abad masih relevan untuk diterapkan. Menurut 

Syafi’i Antonio, sebagai seorang pemimpin Rasulullah Saw memiliki karakter; ikhlas 

dan jujur, welk the talk, adil dan egaliter, akhlak mulia dan tawadhu, berani, jiwa 

humor yang sehat, sabar dan menahan amarah, menjaga lisan, sinergi dan 

bermusyawarah. 

Pendapat sejalan juga disampaikan oleh Junaidi Arsyad, bahwa karakter 

Rasulullah sebagai pemimpin adalah; serasi antara ucapan dan perbuatan, bersikap 

adil, berakhlak mulia dan terpuji, humoris, sabdar dan mampu mengendalikan 

emosi (Junaidi Arsyad, 2015). Hal ini setidaknya yang mendasari Mujamil Qomar 

bahwa seorang pemimpin harus; a) Menjaga konsistensi antara keyakinan, lisan, 

dan perbuatan; b) Larangan bersikap inkonsisten antara perkataan dan perbuatan; 

Berhati-hati dalam menyerukan sesuatu; c) Keharusan untuk mengukur/ 

mengevaluasi diri sendiri, dan d) Harus menjadi teladan terlebih dahulu sebelum 

mengatakan sesuatu.10 Sifat-sifat kepemimpinan yang diajarkan Rasulullah Saw 

pada dasarnya adalah pembelajaran dari sifat-sifat kepemimpinan yang ideal 

menurut Al- Quran dan sifat-sifat nubuwah. Pada catatan Ali Muhamad Taufiq 

(dalam Pathoni), sifat-sifat ideal tersebut adalah; 

a) Memiliki pengetahuan dan kemampuan yang cukup untuk mengendalikan 

lembaga (orgasisasi yang dipimpin-pen). 

b) Memfungsikan keistimewaan yang lebih disbanding orang lain (Qs Al- Baqarah; 

47). 

c) Memahami kebiasaan dan bahasa orang yang menjadi tanggung jawabnya 

(Qs Ibrahim; 4) 

d) Mempunyai charisma dan wibawa dihadapan manusia (Qs Hud; 91) 

e) Konskuensi dengan kebenaran dan tidak mengikuti hawa nafsu (Qs Shad; 26) 

f) Bermuamalah dengan lembut dan kasih sayang terhadap bawahannya agar 

orang lain simpatik kepadanya (Qs Ali Imran; 159) 

g) Menyukai suasana saling memaafkan antara pemimpin dan pengikutnya serta 

membantu mereka agar segera terlepas dari kesalahan (Qs Ali Imran; 159) 

h) Bermusyawarah dengan para pengikutnya serta meminta pendapat dan 

pengalaman mereka (Qs Ali Imran; 159) 

i) Menertibkan semua urusan dan membulatkan tekad untuk bertawakkal kepada 

Allah (Qs Ali Imran; 159). 

j) Membangun kesadaran akan adanya pengawasan dari Allah Swt (Muraqabah) 

sehingga terbina sikap ikhlas di manapun kendali tidak ada yang mengawasi 

kecuali Allah Swt. 

k) Memberikan santunan social (takaful ijtima) kepada para anggota sehingga 

tidak terjadi kesenjangan social yang menimbulkan rasa dengki dan perbedaan 

strata social yang merusak (Qs Al Haj; 41) 

l) Mempunyai power dan pengaruh yang dapat memerintah serta mencegah 

karena seorang pemimpin harus melakukan control pengawasan atas 

pekerjaan anggota, meluruskan kekeliruan, serta mengajak mereka untuk 

berbuat kebaikan dan mencegah kemunkaran (Qs Al Hajj; 41) 

m) Tidak membuat kerusakan di muka bumi serta tidak merusak keturunan dan 

                                                           
9 A’ang Yusril Musyafa dan Binti Maunah, “Leadership dalam Perspektif Islam,” Tarbawi Ngabar: Jurnal of Education, 
3.2 (2022), 156–75 <https://doi.org/10.55380/TARBAWI.V3I2.246>. 
10 Mujamil Qomar, Manajemen Pendidikan Islam (Surabaya: Erlangga, 2007). 



 

 IMANI: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 7-17. 

15 IMANI: Inovasi Manajemen Pendiidkan Islam 

lingkungan (Qs Al Baqarah; 205) 

n) Bersedia mendengar nasehat dan tidak sombong karena nasihat dari orang yang 

ikhlas jarang sekali diperoleh (Qs Al Baqarah; 206) 

Pada konsep analisis mengenai pentingnya penerapan kepemimpinan profetik 

mulai dari teori klasik hingga teori modern menunjukkan bahwa teori 

kepemimpinan senantiasa berkembang. Secara berurutan, masing-masing teori 

tersebut merupakan kritik terhadap teori kepemimpinan sebelumnya dan solusi 

teori kepemimpinan yang diyakini lebih baik. Dan bila menyimak dinamika 

teori yang ada, maka kepemimpinan dengan pendekatan situasional diyakini 

sebagai kepemimpinan yang paling tepat diterapkan pada era modern. Beberapa 

teori modern yang paling banyak dikaji dan diimplementasikan adalah model 

kepemimpinan transformasional. 

Sebagian kalangan menilai bahwa model kepememimpinan transformasional 

merupakan model kepemimpinan profetik dalam Islam. Hal ini didasarkan bahwa 

konsep-konsep kepemimpinan dalam teori kepemimpinan transformative identic 

dengan ajaran-ajaran kepemimpinan Rasulullah Saw dan khulafa ar- Rasyidin. 

Meskipun demikian memahami kepemimpinan profetik dalam Islam tidak bisa serta 

merta disandarkan begitu saja pada teori kepemimpinan transformasional. Hal ini 

didasarkan pada beberapa pertimbangan pendasar; pertama, secara historis, 

kepemimpinan dengan pendekatan situasional termasuk model transformational di 

dalamnya, baru muncul tahun 1980-an, sementara model kepemimpinan profetik 

Islam telah ada sejak 15 abad yang lalu. Menyandarkan kepemimpinan profetik pada 

model kepemimpinan transformasional sama artinya dengan mengerdilkan 

kesempurnaan kepemimpinan profetik. 

Secara filosofis, model kepemimpinan transformasional hanyalah sebatas 

kontrak kemanusiaan (humanis) sehingga pertanggung jawaban kepemimpinan 

hanya sebatas orientasi pencapaian tujuan organisasi kepada anggota organisasi, 

sementara model kepemimpinan profetik merupakan kontrak ilahiyah (transendent) 
dan kemanusiaan (humanis) sehingga orientasi pencapaian tujuan bukan semata 

tujuan organisasi sebagaimana ditetapkan, melainkan juga ketuhanan (ukhrawi) 
sehingga pertanggung jawaban bukan hanya kepada anggota organisasi melainkan 

juga kepada Tuhan. Kepemimpinan transformasional dalam hal ini hanya bertahan 

pada wilayah epistemologis, sementara kepemimpinan profetik sampai pada 

metafisis (Mahfudh, 2022). 

Kemudian secara normatif, kepemimpinan transformasional di dasarkan pada 

kajian-kajian terhadap model kepemimpinan terdahulu dan dinamika organisasi, 

sehingga dimungkinkan kepemimpinan transformasional akan mendapat koreksi 

pada masa berikutnya dengan munculnya teori kepemimpinan yang baru. 

Sementara kepemimpinan profetik didasarkan pada wahyu (al- Quran) dan uswah 

Rasulullah Saw.11 Pada sisi Al- Quran telah ada jaminan akan keabadiannya 

walaupun dinamika kehidupan terus berkembang dan berubah. Demikian juga sisi 

Rasulullah Saw sebagai pemimpin paling sempurna yang tidak mungkin ada 

penggantinya apalagi lebih baik darinya, walaupun akan senantiasa bermunculan 

para pemimpin-pemimpin hebat pada masa berikutnya. 

Selanjutnya secara psikologis, kepemimpinan transformasional hanya 

bersendi pada rasionalitas sehingga hanya mampu memenuhi tuntutan emotional. 

Berbeda dengan kepemimpinan profetik yang bersendi pada rasionalitas dan 

spiritualias sehingga mampu memenuhi tuntutan emotional dan spiritual 

(Sulaeman, 2019). 

Berikut adalah tabel ringkasan dari berbagai aspek dari secara Historis, 

Filosofis, Normatif dan Psikologis: 
Tabel 2 Ringkasan dari berbagai Aspek 

                                                           
11 Maria Dwi Puspasari et al., “Prophetic based transformational leadership in educational institutions,” Technium 
Social Sciences Journal, 27 (2022), 48–59 <https://doi.org/10.47577/TSSJ.V27I1.5379>. 



 

 IMANI: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 7-17. 

16 IMANI: Inovasi Manajemen Pendiidkan Islam 

Aspek Kepemimpinan Transformasional Kepemimpinan Profetik 

Historis Muncul tahun 1980-an sebagai hasil kajian 

kepemimpinan modern 

Sudah ada sejak 15 abad lalu melalui 

teladan Nabi Muhammad SAW 

Filosofis Bersifat kontrak kemanusiaan (humanis); 

tanggung jawab terbatas pada anggota 

organisasi 

Merupakan kontrak ilahiyah dan 

humanis; tanggung jawab kepada 

manusia dan Tuhan 

Normatif Berdasarkan teori-teori kepemimpinan yang 

berkembang dan bisa berubah sesuai zaman 

Berdasarkan wahyu (Al-Qur’an) dan 

uswah Rasulullah yang bersifat abadi 

Psikologis Bertumpu pada rasionalitas; memenuhi 

aspek emosional 

Bertumpu pada rasionalitas dan 

spiritualitas; memenuhi aspek emosional 

dan spiritual 

 

Berdasar analisis di atas, dapat disimpulkan bahwa positioning kepemimpinan 

profetik dalam era modern masih tetap dan senantiasa absolut dan tak tergantikan oleh 

teori kepemimpinan manapun. Semua teori-teori kepemimpinan yang berhasil 

dikembangkan, mulai dari teori klasik hingga modern pada dasarnya hanya bagian-

bagian kecil dari model kepemimpinan profetik Islam. Kepemimpinan 

transformasional sebagai model kepemimpinan yang diyakini sebagai model 

mentransform (agent of change) misalnya, hanya sampai pada batas pada transformasi 

organisasi, sementara dalam konsep kepemimpinan profetik Islam adalah transform 

peradaban (ta’dib). 

 

4. SIMPULAN 

Konsep kepemimpinan dalam dinamika teori kepemimpinan pada dasarnya 

merupakan kajian terhadap perilaku pemimpin yang efektif dalam kepemimpinannya 

sehingga dari waktu ke waktu bermunculan teori-teori kepemimpinan dimana 

kepemimpinan yang terkemudian merupakan kritik atas teori kepemimpinan sebelumnya. 

Konsep kepemimpinan dalam teori-teori ini dibangun atas dasar studi terhadap perilaku 

pemimpin dan bawahannya. Konsep kepemimpinan profetik dalam Islam dibangun atas 

ajaran Al- Quran, Sunnah Rasulullah Saw dan khulafa ar-Rasyidin, sehingga 

kepemimpinan diposisikan sebagai kontrak ilahiyah, dimana pertanggung jawaban atas 

kepemimpinan bukan hanya sebatas pertanggung jawaban social namun juga spiritual 

religious. 

Konsep ini dibangun atas studi terhadap ajaran Al- Quran, sunnah, keteladanan 

khulafa ar- Rasyidin serta perilaku manusia sebagai hamba dan khalifah di muka bumi. 

Kepemimpinan profetik Islam bersifat absolut walaupun tidak menutupmkemungkinan 

untuk menggabungkan anatar ketiganya untukk selalu mengenali perkembangan zaman 

dengan tidak bersifat kaku. Pada dasarnya kepemimpinan profetik ini sejak 

kemunculannya (Lauh al mahfuzd dalam konteks al- Quran dan risalah kenabian 

Muhammad Saw dalam konteks sunnah) telah dijamin sebagai model kepemimpinan yang 

paling sempurna sepanjang masa di mana tidak akan ada lagi yang menyamai 

kesempurnaannya. Beragam teori kepemimpinan yang ada pada dasarnya hanya 

merupakan bagian-bagian kecil dari teori kepemimpinan profetik Islam. 

 

REFERENSI  

Al-Ma’mun, Hakam, Uin Sunan, Kalijaga Yogyakarta, Jurnal Ilmu Al-Quran, dan Dan 

Tafsir, “Prophetic Philosophy Muhammad Saw dalam Al-Qur’an,” Al-Fanar : Jurnal 
Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 5 (2022), 71–83 

<https://doi.org/10.33511/ALFANAR.V5N1.71-83> 

Fitri, Agus Zaenul. Nik, Haryanti., Metodologi Penelitian Pendidikan: Kuantitatif, Kualitatif, 
Mixed Method Dan Research and Development. (Malang: Madani Media, 2020) 

Ibnu Sholeh, Muh., Ahmad Tanzeh, Imam Fuadi, dan Kojin, “Kepemimpinan Profetik (Study 

Proses Peningkatan Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia),” JMPI: Jurnal 
Manajemen, Pendidikan dan Pemikiran Islam, 1 (2023), 27–44 

<https://doi.org/10.71305/JMPI.V1I1.9> 



 

 IMANI: Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 1(1), 7-17. 

17 IMANI: Inovasi Manajemen Pendiidkan Islam 

Kajian Al-Qur, Media, an dan Al-Hadits Multi Perspektif, dan Rasyad Fakultas Adab dan 

Humaniora, “Konsep Khalifah dalam Al-Qur’an (Kajian Ayat 30 Surat al-Baqarah dan 

Ayat 26 Surat Shaad),” Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirah: Media Kajian Al-Qur’an dan Al-
Hadits Multi Perspektif, 19 (2022), 20–31 <https://doi.org/10.22373/JIM.V19I1.12308> 

Mahyudin, “Karakter dan Konsep Pemimpin dalam Perspektif al-Qur’an,” Takuana: Jurnal 
Pendidikan, Sains, dan Humaniora, 1 (2022), 102–12 

<https://doi.org/10.56113/TAKUANA.V1I2.36> 

Musyafa, A’ang Yusril, dan Binti Maunah, “Leadership dalam Perspektif Islam,” Tarbawi 
Ngabar: Jurnal of Education, 3 (2022), 156–75 

<https://doi.org/10.55380/TARBAWI.V3I2.246> 

Puspasari, Maria Dwi, Adi Fahrudin, N Oneg, dan Nurul Bariyah, “Prophetic based 

transformational leadership in educational institutions,” Technium Social Sciences 
Journal, 27 (2022), 48–59 <https://doi.org/10.47577/TSSJ.V27I1.5379> 

Qomar, Mujamil, Manajemen Pendidikan Islam (Surabaya: Erlangga, 2007) 

Sidiq, Umar, dan Qurrotul â€˜Uyun, “Prophetic Leadership in the Development of Religious 

Culture in Modern Islamic Boarding Schools,” Istawa : Jurnal Pendidikan Islam, 4 

(2019), 80–97 <https://doi.org/10.24269/IJPI.V4I1.1990> 

Syabibi, M. Ridho, “Prophetic Leadership Model for Public Organizations: How it’s Works,” 

2022 

Usanto, Usanto, Nur Sucahyo, Waska Warta, Sak Khie, dan Ida Farida Fitriyani, 

“TRANSFORMASI KEPEMIMPINAN YANG BERSIFAT PROFETIK DAN 

PEMBERDAYAAN MASYARAKAT DI ERA SOCIETY 5.0  YANG BERKELANJUTAN,” 

Community Development Journal : Jurnal Pengabdian Masyarakat, 4 (2023), 5287–5301 

<https://doi.org/10.31004/CDJ.V4I2.16607> 

---- 

 

 


